La notion de valeur et son enjeu

Texte (augmenté) de la communication a [’'UPN du 10 décembre 2025

On ne choisit pas ses valeurs, on ne peut pas en changer, et les choix que nous faisons a chaque instant
en sont la mise en ceuvre. Cela signifie que nos valeurs ne relévent pas de nous mais que c’est au
contraire nous qui relevons d’elles. Elles décident de nous. Comment comprendre cette « décision »
dont il est évident que nous sommes les objets mais dont il est impossible que nous ne soyons pas les
sujets ?

Notre autorité d’étre sujet

La valeur est le sens propre des choses, des actions et des événements. Une valeur n’est donc pas
arbitraire pour son sujet : c’est de la chose méme dont elle est la valeur qu’il s’agit en elle. Et c’est cette
impossibilit¢ de D’arbitraire dont nous faisons a chaque instant 1’épreuve, non seulement dans le
jugement au sens ou il m’est subjectivement impossible de nier que la neige soit belle, qu’aider les autres
soit généreux, que la guerre soit un malheur, que Hegel soit un grand penseur, mais encore
corporellement au sens ou le rire qui éclate en moi alors que je voulais donner une image de sérieux et
d’impassibilité est la drolerie propre a la blague qu’on vient de me raconter.

Dans le cas de la blague, la valeur est que je sois encore secoué de rire quand j’en formule 1’idée ; dans
le cas de la beauté, c’est que je sois encore dans une disposition contemplative, et ainsi de suite pour
tout exemple qu’on voudra prendre. Ce qu’on a pu prendre pour une réalité « en soi » des valeurs est
donc ce factuel de soi-méme comme déja sujet.

I est impossible qu’on n’en prenne pas acte comme d’un donné, le paradoxe n’étant pas qu’on le soit
comme objet mais comme sujet, par exemples un sujet déja riant (la valeur est alors la drdlerie) ou déja
contemplant (la valeur est alors la beauté). En ce sens « valeur » est le nom qu’il faut donner a
[’anteriorité du sujet a lui-méme, et précisément comme sujet — antériorité forcément déterminée
puisqu’étre sujet consiste a I’étre de quelque chose (de rire, de contempler, etc.).

L’antériorité¢ du sujet a lui-méme déja comme sujet explique ce paradoxe que nos valeurs soient
incontestablement les nétres mais qu’on ne puisse jamais les choisir. C’est qu’on n’est jamais sujet qu’a
I’étre déja : étre sujet, c’est indistinctement continuer et assumer de 1’étre, et précisément comme sujet :
on n’assume jamais en le sachant que ce qu’on assumait déja sans le savoir.

La raison de I’extériorité au savoir qu’on a ainsi pour condition est évidente : que notre responsabilité
soit celle de ce qu on fait, autrement dit qu’elle ait la norme pour détermination (par exemple : qu’en ce
moment je m’efforce d’étre le plus précis et le plus clair possible), c’est ce qui refoule notre
responsabilité de le faire dont on appelle « valeurs » la détermination (et certes en m’efforgant de
travailler au mieux, je ne saurais me demander ce qui légitime que mon activité soit de philosopher
plutot que d’aller me promener).

La norme de ce qu’on fait détermine la responsabilité de quiconque le ferait, de sorte qu’il appartient a
la responsabilité d’étre anonyme, alors que le fait qu'on le fasse renvoie a des valeurs qui sont
irréductiblement les notres, au sens ou elles déterminent la responsabilisé personnelle de le faire. Dans
la valeur, il s’agit donc d’une imputabilité qui ne peut étre ramenée a aucun savoir, a aucune fonction,
a aucune place bref a aucune excuse.

Ce refoulement du personnel par l’anonyme, autrement dit des valeurs par les normes, on peut dire
alors qu’il est notre étrangeté actuelle a nous-mémes. Dire en effet qu’a I’indifférence normative de ce
qu’on est (par exemple si I’on est médecin la responsabilité consiste a soigner comme le ferait n importe
quel médecin) s’oppose [’imputabilité irréductiblement personnelle qu’on le soit, c’est pointer les
valeurs comme la détermination de notre étrangeté a nous-méme.



La question « qui ? » : les valeurs et le nom

On I’a vu a propos de la devise : la question des valeurs de quelqu’un et aussi bien celle de savoir qui
est cette personne. Sauf qu’a la question « qui ?» aucun savoir ne correspond qui la transformerait par
la méme en question « quoi ?»

Nous savons tous qu’a la question « qui ?» il n’y a jamais qu’une seule réponse : I’indication du nom
dont le propre est de ne rien signifier, de ne constituer aucun savoir. « Qui », cela signifie donc en
extériorité a tout savoir (et notamment au savoir des places du type « maitre de Platon », par quoi on
apprend juste ce que Socrate était).

Pourtant, observera-t-on, I’indication des valeurs d’une personne est bien la constitution d’un savoir : a
activité thérapeutique identique ce n’est par exemple pas du tout la méme chose d’étre médecin (= ce
que I’on est) parce que cela consiste a soulager la souffrance et de 1’étre parce que c’est une profession
lucrative. Par cette mention advient un savoir de second degré, par exemple que X est un individu
généreux alors que Y est un individu vénal. Son caractére indéniable 1’oppose a la mention du nom
propre, lequel est une réponse qui ne constitue aucun savoir.

Or c’est justement de cela qu’il s’agit dans la mention de la valeur, dés lors qu’elle est une justification
ultime, qu’une justification ultime est une tautologie, et que le propre d’une tautologie est de ne rien
apprendre a personne — bien qu’une réponse ait ét¢ incontestablement donnée !

De quoi la tautologie est le dit ? Tout le monde connait la réponse : la tautologie est le dit de [ ’autorité
en tant qu’autorité. Par exemple s’il faut respecter la loi, ce n’est pas parce qu’elle serait utile ou juste
mais pour la raison unique et absolument suffisante que c’est la loi. Tel est bien siir I’argument dit
d’autorité : s’il faut considérer ce que Lacan (en d’autres temps on aurait dit Aristote, ou Hegel, ou
Marx) a dit, ce n’est pas parce que ce serait conforme a la réalité ou a nos opinions mais pour la raison
unique et absolument suffisante que c’est lui qui I’a dit. Bref, ce qui s’énonce 1a c’est [’autorité d’un
sujet — au sens large : la notion n’implique pas I’individualité et encore moins la subjectivité — non pas
de ce qu'il fait (par exemple la loi distingue 1’acceptable de I’inacceptable) mais de le faire.

Il y a un savoir des valeurs quand on les considere comme des idées entre lesquels on peut déterminer
des rapports notamment de hiérarchie (admettre par exemple avec Max Scheler qui en ¢labore le
« formalisme » que les valeurs « spirituelles » sont « supérieures » aux valeurs « vitales »). Sauf que
c’est préciséement de ne pas étre des idées, alors qu’elles ne sont évidemment rien d’autre (beautg,
justice, etc.), que les valeurs sont des valeurs.

A chaque fois il s’agit de la méme chose de la méme chose, dont la détermination et le savoir corrélatif
qu’on en a ne comptent des lors pas : I’autorité d’étre sujet, qui ne consiste en rien sinon... en [’autorité
d’étre sujet ! Qu’est-ce en effet que la beauté, sinon 1’autorité¢ d’étre sujet quand la question est
d’apparaitre ? Qu’est-ce que la justice, sinon 1’autorité d’étre sujet quand la question est de répartir ? Et
ainsi de suite pour tous les exemples qu’on voudra prendre.

Le sujet que nous sommes, c’est I’affaire du monde (le cours des choses, le temps qui passe, tout ce qui
arrive) de le produire. Mais que nous le soyons, c’est notre affaire a nous, dans une imputabilité¢ qui
reste irréductible a quelque possibilité d’étre attribué a une substance (ame, sujet transcendantal, logos,
etc.) que personne n’aurait la responsabilité d’étre.

Pointer cette irréductibilité a toute réalité et par conséquent a tout savoir, ¢’est dire un nom. La rapporter
a une région particuliére non pas tant du monde que de I’existence (par exemple ’apparaitre distingué
de I’étre quand on parle de la beauté) c¢’est indiquer une valeur.

Un mur derriére soi et un roc devant soi

Que les valeurs soient a chaque fois notre autorité d’étre sujets (que le sujet qu’on est, on le soit), c’est
trés exactement ce qu’on signifie en disant qu’elles décident de nous. Parce que nous ne sommes nous-



mémes que dans la responsabilité de [’étre, nos valeurs constituent donc pour nous ce qu’il faut bien
appeler une fatalité subjective, tout comme celles des autres pour eux. On 1’a pointé d’emblée : on a les
valeurs qu’on ne peut pas ne pas avoir, 1’idée qu’on pourrait en changer n’ayant subjectivement aucun
sens, puisqu’on ne peut étre sujet de quoi que ce soit qu’a ce que cela nous apparaisse malgré nous
comme quelque chose de valable.

Pour concevoir qu’on soit adossé a des valeurs qu’on ne peut pas choisir (elles sont un mur derriére soi)
et que celles des autres soient une intransigeance de principe (elles sont un roc devant soi, qu’on peut
juste essayer de contourner), et en méme temps pour ne pas nier qu’il s’agisse a chaque fois de
responsabilité (les valeurs de chacun sont bien les siennes propres), il faut penser la valeur comme une
responsabilité butant contre elle-méme, et précisément en tant que responsabilité. On assume cette
¢vidence de méthode en disant que dans les valeurs, il ne s’agit pas de la réalité de la responsabilité mais
au contraire de son réel.

Car le réel de la responsabilité qu’on vient de décrire comme fatalité subjective, en tant qu’il est subjectif
précisément, ne peut étre indiqué que d’une seule manicre : c’est le comble d’irresponsabilité dont notre
responsabilité de sujet est négativement faite, autrement dit I’impossible d’elle-méme (irresponsabilité
a son comble) dont elle se constitue. Les valeurs ne sont donc jamais ce que nous aurions la
responsabilité d’assumer, dans une positivité métaphysique ou le sens serait donné et donc abolie toute
distinction entre jugements de réalité et jugements de valeurs. Non : elles sont tout au contraire ce qu’on
ne saurait étre assez irresponsable pour ne pas assumer. Par exemple ce n’est pas que je trouve que la
neige est belle (sous-entendu : si j’étais dans une autre disposition ou, remarquerait Platon, dans un autre
¢tat de santé, je pourrais la trouver laide) mais ¢’est que nier qu’elle le soit m ‘apparait comme un comble
d’irresponsabilité dont je m’éprouve moi-méme comme absolument incapable. 11 faut entendre cette
derniére mention non pas en termes de réalité (faiblesse psychologique, inhibition névrotique, etc.) mais
bien en termes de légitimité.

Mais il faut aller encore plus loin en pointant que /’extériorité au savoir qui fait la responsabilité non
pas de ce dont on est sujet mais d’en étre sujet, est aussi bien extériorité a la nécessité qu’a la
contingence, qui en sont les catégories cadres. Ce qu’on est, de manicre contingente ou de maniére
nécessaire, notre affaire est en effet qu’on le soit.

Parce qu’elles sont le mur d’impossibilité de les choisir auquel nous avons pour existence d’étre
adossés, nos valeurs ne sont telles que par leur propre impossibilité d étre contingentes quant a étre des
valeurs. En effet cela signifierait que le principe de la responsabilité est I’irresponsabilité puisque nos
jugements de valeurs seraient finalement arbitraires. Mais en ce qui les concerne /a nécessité n’est pas
moins exclue que la contingence : qu’elles soient nécessaires et la responsabilité aurait alors I’innocence
pour principe, puisque les raisons qui nécessiteraient nos jugements de valeurs nous en innocenteraient
par la méme.

C’est cette double impossibilité de la contingence qui rendrait le jugement de valeur irresponsable et

de la nécessité qui le rendrait innocent, qu’on traduit en disant qu’il y a un comble non pas de réalité
(contingence) ou de raisons (nécessit¢) mais bien d’irresponsabilité que le jugement de valeur, qui est a
chaque fois une prise (responsable) de responsabilité, ne peut assumer.

Parce qu’elles ne relevaient ni de la nécessité ni de la contingence qui sont les catégories cadres du
savoir et par conséquent de la réalité, on dira que les valeurs, comme détermination du « personnel d’étre
soi » sont a chaque fois la détermination de [ impossibilité qu’il soit illégitime d étre soi. Par exemple
la valeur exactitude n’est absolument pas la nécessité qu’on soit comptable ni méme la possibilité
subjective qu’on le soit, mais [ 'impossibilité qu’il soit illégitime de [’étre, comme la valeur grdce est
I’impossibilité qu’il soit illégitime d’étre danseur.

D’ou cette affirmation: la réalité de la valeur, c’est ['impossibilité d’un certain comble
d’irresponsabilité dont chacun de nous est structurellement constitué. Ou encore : les valeurs sont la
détermination de cette constitution de chacun par ['impossible de I’étre-sujet.

Nous savons maintenant pourquoi la fatalité subjective ne fait qu’un avec I’étre-sujet, quand on I’entend
non pas abstraitement selon I’adage que « tout sujet est sujet de quelque chose » (I’étre sujet est alors
identique a I’autorité des normes), mais concrétement en reconnaissant qu’étre sujet consiste a assumer,



des lors dans une autorité d’étre soi dont la valeur est a chaque fois la détermination, que sujet de
quelque chose, on I’était déja (des lors sans soi).

La valeur est I'exclusivité du personnel et du bien

L’extériorité au savoir, donc aussi a I’alternative de la nécessité ou de la contingence, est pour nous le
statut des valeurs puisque le savoir concerne ce qu’on est alors que la question des valeurs est qu’on le
soit. L’idée est simple et finalement trés banale puisqu’elle revient par exemple a dire que la géométrie
n’est pas quelque chose de géométrique parce qu’il faut qu’étre géometre soit valable pour quelqu’un,
ou que la morale n’est pas quelque chose de moral parce qu’il faut qu’étre moral soit valable pour
quelqu’un, et ainsi de suite: a chaque fois s’y reconnait ce qu’on peut désigner comme
I’incommensurabilité du personnel au réel au sens ou ce qu’on est, et qui reléve forcément d’un savoir,
c’est en personne qu’il s’agit qu’on le soit.

Disant cela en effet on signifie I’'impossibilité que I’imputation personnelle concernant I’affaire d’étre
un certain sujet, soit jamais réductible a la réalité de celui-ci, si paradoxale qu’en soit la structure et
complexe le savoir qui en rend compte.

L’argument est donc clair : il y a un savoir du sujet déterminé (on peut dire ce que c’est qu’étre médecin
ou géometre, comment on le devient et surtout comment on 1’est devenu), mais [’idée d 'un savoir de la
personne n’a aucun sens puisque la notion de personne n’est rien d’autre que celle du caractere
irréductiblement imputable de [’étre-sujet. 11 n’y a que le sujet, sauf que ce sujet, c’est toujours en
personne qu’on I’est. Et donc par 1a aussi qu’on ne 1’est pas — cette impossibilité étant alors ce qu’on
déterminera réflexivement sous le nom de « valeur ».

La conséquence est évidente : tout sujet qu’on assume d’étre (et donc qu’on n’est pas) est un semblable,
terme qui signifie qu’on reléve du méme savoir. Cela n’aurait aucun sens a propos de la personne. De
sorte que cela n’a effectivement aucun sens quand le sujet (quelconque) qu’on est, c’est en personne
qu’on [’est.

Qu’on soit en personne le sujet qu’on est, c’est ce qui fait de notre semblance a nos semblables la
condition définitivement non-vraie de notre existence : il faudrait étre sujet sans avoir a [’étre en
personne pour que nous puissions étre ce que nous sommes, a savoir les semblables les uns des autres.
Et certes nous le sommes puisqu’étre consiste a étre le sujet que n’importe qui aurait été a la méme place
(ce qui est relever du méme savoir) sauf que ¢a ne compte pas puisque ce qui compte est que ce sujet on
ait pour responsabilité et non pas pour réalité de I’étre.

Dés lors toute affirmation semblance est une atteinte a cette irréductible : ¢’est mettre en avant une
réalité dont on profite du caractére exhaustivement indéniable pour nier qu’elle reléve d’abord d’une
autorité puisque soi, on ne ’est jamais qu’en personne. Plus simplement : faire de moi le semblable de
mes semblable — ce que je suis en effet — ¢ est bafouer que je le sois. Justement parce qu’elle est le dit
de la réalité I’idée que nous soyons les semblables les unes des autres est une offense

Midentifier a ce que je suis, c’est bafouer que je le sois. Tel est le noyau d’impossibilité aux autres et
surtout a soi-méme (puisqu’en fait on est bien le semblable de ses semblables) dont chacun de nous est
constitu¢. Le nom de I’impossibilité subjective d’étre le semblable de ses semblables est facile a
deviner : intolérance.

Que notre responsabilité soit divisée entre I’anonymat des normes et le personnel des valeurs implique
¢videmment que nous soyons divisés entre notre définition par la responsabilité de ce que nous faisons,
qui fait de nous les semblables les uns des autres, et notre définition par la responsabilité de le faire, qui
fait de nous non seulement des incommensurables mais encore les ennemis potentiels les uns des autres
puisque la légitimité d’étre ceci, en tant qu’elle est inconditionnelle et non pas dérivée d’une légitimité
supérieure, ne fait qu’un avec ’illégitimité d’étre cela.

L’argument est simple, qui consiste rappeler que la valeur est une instance ultime de 1égitimation, et que
c’est donc la méme chose d’étre ultime et d’étre inconciliable, puisqu’une conciliation se ferait
forcément au nom d’une valeur encore supérieure. Disons la méme chose autrement : quand on peut
concilier entre elles des valeurs, par exemple la justice sociale et I’efficacité économique, c’est non



seulement qu’on céde plus ou moins sur chacune des valeurs en faisant un compromis mais surtout
qu’on cesse de les considérer comme des valeurs pour en faire de simples normes, du social d’un co6té,
de I’économique de ’autre, et cela au nom d’une nouvelle valeur qui est alors la seule véritable (dans
cet exemple, ce serait la politique).

On ne peut pas effacer la distinction de la valeur et de la norme puisque c’est leur opposition qui les
définit, de sorte qu’on est obligé d’en rester a la définition de la valeur par le caractére ultime de la
légitimation qu’elle apporte et donc de maintenir que chacune soit ['intolérable de tout autre.

Comprenons ce que cela signifie : si les soucis de chacun (normes) sont sa communauté avec les autres
a la place de qui il pourrait tout aussi bien étre, ses engagements (valeurs) sont pour eux une offense
permanente et une menace implicite constante.

Par les normes, qui sont a chaque fois la nécessité particuliére du bien, chacun est donc le semblable de
n’importe qui dans une situation semblable, mais par les valeurs chacun est [’offenseur implicite de tout
autre : la personnification de l’illégitimité qu’il soit le sujet qu’il se trouve étre — donc potentiellement
son meurtrier ou sa victime.

Force nous est alors d’admettre que nous vivons seulement dans la mesure (tantot forte, tantot faible)
ou les normes, qui font de chacun le semblable de ses semblables, refoulent les valeurs qui sont
I"impossibilité pour chacun de ne pas étre l’illégitimité d’étre de tout autre.

On ne saurait trop insister sur ce paradoxe : refuser de confondre la valeur et la norme, autrement dit
refuser de ramener ’irréductible imputabilité d’étre au fait forcément anonyme que cela constitue, c’est
dénoncer comme purement représentative 1’idée que nous soyons les semblables les uns des autres et
que chacun ait pour question celle du bien (le sien propre ou, réflexivement, le bien en général).

Par opposition au sujet personnel de le faire, le sujet de ce qu’il fait est forcément quelconque puisqu’il
est défini par sa tdche. Pour une tache donnée, méme a la limite celle de rester sans rien faire, la
responsabilité est de la mener a bien. C’est donc méme chose d’étre quelconque et d’avoir pour question
le bien. C’est ce qu’on peut encore indiquer en rappelant que le bien est ce que n’importe qui doit faire —
ce qui revient a dire que le bien est ['affaire de n’importe qui, pour la raison expresse et suffisante qu il
est n’importe qui.

L’ennui, c’est que personne n’est n’importe qui, puisque le sujet qu’on est (indifférent, puisque
n’importe qui I’aurait ét¢ a la méme place), c’est personnellement qu’on I’est. « Valeur » est le nom de
cette distinction : de I’impossibilité que le bien, qui est en tout ce qui importe puisque sa notion est celle
de la normativité méme, soit jamais ce qui compte...

Ainsi arrivons-nous a la derniére compréhension de la valeur qui s’impose aujourd’hui : on appelle
« valeur » la détermination de cette impossibilité que le bien soit notre affaire autrement qu’en
représentation.

Que toute valeur est une préférence de la mort

On pourra avoir un peu de mal a saisir ’idée d une limite non pas aux responsabilités que nous pourrions
assumer (un truisme: nul ne peut porter le monde entier sur ses épaules) mais au contraire a
I’irresponsabilité dont nous sommes capables — limite dont j indique que la valeur, au sens des valeurs
de chacun dont il est le plus souvent ignorant, est la détermination. Une présentation plus concréte ne
serait-elle pas possible ?

Si et voici cette présentation : contrairement a ce qu’il en est du simple vivant dont la vie dépend de la
satisfaction de normes propres a son espéce, nul étre parlant, c’est-a-dire en question quant a étre le
sujet qu’il est, ne peut vivre a n’importe quel prix. Car pour I’étre que le langage a depuis toujours exilé
de lui-méme et par la rendu en méme temps responsable de la vérité et questionnable pour soi, vivre a
n’importe quel prix définit le comble de I’irresponsabilité. En effet cela signifie que ne compterait plus,
pour un sujet de vivre ¢’est-a-dire ayant a faire ce qu’il faut pour vivre encore, qu il soit ce sujet.

Eh bien c’est exactement cela, une valeur : a chaque fois une certaine impossibilité que ne compte pas
qu’on soit le sujet qu’on est.



Pour le figurer, il suffit d’admettre 1’éventualité non pas d’un changement radical de valeurs constituant
un événement — idée classique du « chemin de Damas » — mais au contraire de /’anticipation d’un tel
changement, le constituant comme une imminence. Par exemple un magicien annonce a un notaire que
dans quelques minutes il vivra encore, peut-étre mieux que maintenant par certains traits (disons qu’il
sera plus jeune et en meilleure santé), a ceci prés qu’il aura désormais une existence et donc une
mentalité de poete. Au pocte il fait ’annonce symétrique : sa vie sera meilleure au moins par certains
traits (il sera en tout cas plus riche !) mais il aura désormais une existence et donc une mentalité de
notaire.

La valeur est a chaque fois [ impossibilité pour chacun de ne pas préférer la mort au fait de devenir un
autre alors méme que la vie resterait assurée, voire considérablement améliorée quand on ne la considére
que comme vie, et que rien de criminel ou d’indigne ne serait envisage.

C’est qu’a chaque fois il s’agit d’un comble d’irresponsabilité qu’on ne peut pas étre assez
irresponsable pour assumer. Explicitera-t-on dans 1'un et ’autre cas cette impossibilité de ne pas
préférer la mort, que 1’on indiquera les valeurs dont ’un et ’autre doivent étre autorisés pour
simplement continuer a vivre, quoi qu il en soit par ailleurs de la question des biens.

On peut donc présenter la question des valeurs en disant que pour le vivant la vie doit d’abord étre
possible, alors que pour I’étre parlant — le répondant né en dehors de lui-méme de ce que la parole lui
ait été donnée — la vie doit d’abord étre autorisée.

On appelle « valeurs » les autorisations dont il est impossible que la vie d’un étre parlant ne reléve pas.

Et c’est cela qu’on exprime familiérement en disant ou bien qu’un étre parlant ne peut pas vivre a
n’importe quel prix, ou bien qu’un étre parlant ne peut vivre qu’a la condition que vivre, pour lui, ait
encore un sens. Par quoi on n’entend pas une vie conforme a un idéal qui est de toute fagon toujours une
imposture (déni de la causalité au profit d’une finalité supposée sans cause) mais au contraire une vie
qu’il n’est pas irresponsable qu’on méne, quoi qu il en soit des représentations qu’on peut en avoir. De
fait il arrive ainsi qu’on s’accroche a des vies dont nul —ni donc le sujet lui-méme — ne peut comprendre
qu’on puisse méme envisager de les accepter, et inversement qu’on mette fin a ses jours alors qu’on
avait, comme on dit, « tout pour étre heureux ». En tant que I’étre parlant n’est pas le vivant qu’il est
mais au contraire quelqu’un ayant pour affaire d’étre ce vivant, autrement dit en tant que c’est
personnellement qu’on vit, sa question n’est jamais 1a ou il se représente qu’elle est c¢’est-a-dire au lieu
de notre bien.

Etre sujet, c’est étre voué au bien (normes). Avoir pour affaire d’étre le sujet qu’on est, ¢’est que cette
vocation ne compte pas (valeurs).

C’est par les normes que nous vivons et que nous nous rassemblons ; mais c’est par les valeurs que
nous mourons et que nous nous divisons.

De quoi la valeur, dans son irréductibilité a la norme, est-elle la question ? Formellement la réponse est
¢vidente : de I’autre du bien. Et ¢’est quoi I’autre du bien ? Ici encore la réponse est évidente : c’est que
le bien ne compte pas (donc I’extériorité au savoir — exemple : la morale n’est pas elle-méme quelque
chose de moral).

Et comment s’appelle ['impossibilité que le bien compte ? Nous le savons depuis longtemps, nous
autres : cela s’appelle la vérité, dont la notion est seulement qu’elle ne soit pas le savoir dont pourtant
elle ne differe pas'.

Jean-Pierre Lalloz

www.philosophie-en-ligne.com

! Rappelons en effet que la vérité est Iautorité dont reléve le savoir quant a étre le savoir, puisque savoir autre
chose que le vrai revient & ne pas savoir du tout, et corrélativement que /e vrai est ce qu’on sait, mais en tant qu’on
aurait aussi bien pu continuer de 1’ignorer (sinon on ne parle pas du vrai mais de son contraire qui est le certain),
c’est-a-dire en tant que ¢a ne compte pas qu’on le sache. D’ou la formule : la vérité, c’est que le savoir ne compte
pas.



