
Association EuroCultures     Albas                                 Annonce de la conférence du 12 mai 2026  

 

Qu’est-ce que l’aura ? 
 

Présentation de la notion 

 

Il y a des choses qu’on ne peut s’empêcher de reconnaître comme lointaines même quand elles 
sont près, comme inaccessibles même quand elles sont à portée de main, comme extraterrestres 
bien qu’elles appartiennent à la terre, comme surnaturelles bien que leur nature soit commune. La 
distance respectueuse est l’attitude que nous adoptons presque malgré nous envers elles. Ainsi en 
est-il de ces choses intrinsèquement lointaines : les œuvres d’art dont le paradigme est pour nous 
la Joconde, les reliques, les trésors, les originaux et plus généralement tout ce qu’on qualifie 
d’authentique (par exemple un meuble expertisé comme étant bien du 17ème siècle). Être présentes 
consiste dans leur cas à ne pas appartenir au monde commun, et les questions qu’elles nous posent 
n’ont jamais pour réponses les explications et les justifications qu’on peut toujours en donner. Par 
comparaison avec la quasi-transcendance qu’on ne peut pas s’empêcher de leur reconnaître 
tellement elle est visible, les choses du quotidien paraissent ordinaires et communes, ternes et 
triviales, sans éclat, comme la réalité dans laquelle tout le monde vit l’est par rapport à la vérité 
dont, quand quelqu’un l’a dite, on découvre après-coup qu’elle relevait. 

La même distinction vaut pour les personnes : il y a la foule de ceux qui partagent le monde 
avec nous, et par ailleurs il y a des personnes à part, inaccessibles bien qu’elles soient à côté de 
nous, intrinsèquement distinguées bien qu’elles nous soient semblables : elles sont humaines 
comme nous, sauf qu’en comparaison de la leur notre humanité semble non seulement ordinaire et 
commune mais comme dérivée ou mal copiée, uniquement vouée à l’avoir pour inspiration.  

C’est en effet une expérience assez fréquente d’apercevoir ou de côtoyer des personnes qui 
ont, comme on dit, de la « présence » : des personnes qu’il est impossible d’ignorer alors même 
que rien ne justifie qu’on leur accorde plus d’attention qu’aux autres – des personnes pour ainsi 
dire analogues au capitaine d’un navire pour les marins qu’il commande alors qu’il n’y a rien qui 
ressemble à l’océan, qu’on n’est pas sur un navire et qu’on ne forme pas un équipage. Tel est le 
charisme, que Max Weber définit comme une autorité « fondée sur la grâce personnelle et 
extraordinaire d’un individu » lequel, dit-il, « se singularise par des qualités prodigieuses, par 
l’héroïsme ou d’autres particularités exemplaires qui font le chef ». Mais c’est aussi l’expérience 
que nous faisons en rencontrant des personnes très belles (« qui beauté eut trop plus qu’humaine » 
est la formule de Villon), des personnes qui sont prestigieuses comme un empereur ou une reine, 
qui ont du génie comme un auteur dont on ne se remet pas d’avoir lu les livres, ou qui sont célèbres 
comme une vedette du cinéma mondial qu’on a la surprise de croiser dans la rue et dont on ne peut 
pas croire qu’elle soit là où pourtant on voit qu’elle est (en la regardant on a l’impression de rêver 
tout éveillé). 

Le paradoxe de cette étrangeté, de cette quasi-transcendance qui est aussi une sorte de 
surexistence, est qu’elle soit visible, qu’elle constitue ce que les philosophes appellent une 
phénoménalité : il y a des choses et des personnes qui sont visiblement à part du monde, bien que 
par ailleurs on ne puisse nier des premières qu’elles appartiennent à la réalité commune, ni des 
secondes qu’elles soient soumises aux mêmes aléas que le commun des mortels. Nul n’échappe 
aux nécessités du monde ni ne reste en dehors du cours des événements – à ceci près qu’en ce qui 
concerne ces choses ou ces personnes ça ne compte visiblement pas. Tout se passe en somme 
comme si le monde s’arrêtait au bord de leur présence, les festonnant en quelque sorte de vide, et 
avérant ainsi qu’il en est troué.  

Cet apparaître distinctif de certaines choses et de certaines personnes porte un nom : l’aura.  

 

Jean-Pierre Lalloz     www.philosophie-en-ligne.com 


